
 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

Abortion   and   the   Biopolitics   of   Birth 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Kayla   Pincus 

The   New   School   for   Social   Research 

December   14,   2016 

   

 



Pincus   2 

Abstract 

State   intervention   in   abortion   is   a   biopolitical   maneuver   and   is   never   truly   about   the   rights 

of   the   fetus   or   the   rights   of   women.   In   America,   claims   that   abortion   is   immoral   are   founded   in 

religion.   In   France,   the   fight   against   abortion   has   become   disorganized   and   ineffective   because   of 

its   relatively   honest   recognition   of   the   topic   as   a   political   issue   that   threatens   population   and, 

therefore,   economic   growth.   This   perspective   proves   Donna   Haraway’s   notion   of   how   fetuses   act 

as   secular   symbols   that   veil   the   true   economic   motivations   behind   anti­abortion   policy.   She   says 

that,   “Reproductive   politics   are   at   the   heart   of   questions   about   citizenship,   liberty,   family,   and 

nation”   (Haraway   189).   Theories   of   social   dominance   add   to   this   perspective   in   proposing   that 

groups   maintain   their   stability   and   social   hierarchies   through   institutional   discrimination 

(Sidanius). 

 

History   of   Abortion 

Abortion   is   the   medical   procedure   that   ends   a   pregnancy   before   birth.   Today,   this 

procedure   can   be   undertaken   with   a   medication   or   an   in­clinic   surgery.   Birth   control   is   a   method 

used   in   order   to   end   a   pregnancy   before   it   begins.   This   method   can   be   undertaken   through   the   use 

of   condoms,   a   daily   pill,   or   a   range   of   other   processes.   In   Europe   and   the   U.S.,   birth   control 

forms   are   considered   legal   and   generally   not   up   for   severe   moral   question   today. 

Abortion,   however,   stands   as   a   moral   and   legal   question.   Historically,   the   Bible   refers   to 

abortion   but   only   in   relation   to   property   loss   as   opposed   to   the   sacredness   of   the   fetus’   life. 

Abortion   was   accepted   in   Ancient   Greece   and   Rome.   Arguments   opposed   to   abortion   stemmed 

primarily   from   a   father’s   feeling   of   deprivation   as   opposed   to   protecting   the   rights   of   the   unborn 



Pincus   3 

child.   Aristotle   said,   “...when   couples   have   children   in   excess,   let   abortion   be   procured   before 

sense   and   life   have   begun;   what   may   or   may   not   be   lawfully   done   in   these   cases   depends   on   the 

question   of   life   and   sensation”   (Aristotle   295).   Dissenting   views   were   developed   along   the   lines 

of   when   said   “sense   and   life”   begin. 

In   France,   abortion   became   legal   in   1975.   Beforehand,   abortions   were   only   legal   in   the 

case   of   the   mother’s   life   being   seriously   endangered.   The   early   1900s   was   the   beginning   site   of 

reproductive   freedom   in   France   with   feminist   activist   Madeleine   Pelletier   who   published   a 

brochure   on   abortion.   After   the   first   World   War,   France   instituted   pro­birth   policies   that   paid 

citizens   to   reproduce   in   order   to   re­populate   the   nation.   Prison   penalties   were   implemented   for 

the   use   of   contraception.   Mothers   with   large   families   were   awarded   medals.   In   1943, 

Marie­Louise   Giraud   ­­   the   last   women   in   France   to   be   guillotined   ­­   was   executed   for 

performing   abortions.   In   1946,   5,251   people   were   prosecuted   for   having   or   performing   abortions. 

It   was   only   in   1967   that   contraception   was   legalized   (Breton). 

In   1975,   the   Veil   Law   was   passed   and   abortion   was   legalized   in   France.   Abortions   could 

not   take   place   after   10   weeks   and   the   law   placed   heavy   confines   on   the   women   and   doctors,   such 

as   requiring   a   period   of   8   to   11   days   for   ‘reflection’.   In   2001,   a   law   was   passed   that   extended   the 

period   of   time   between   conception   and   abortion   to   12   weeks,   allowed   for   anonymity   and 

removed   abortion   from   the   criminal   code   (Breton). 

 

 

 

 



Pincus   4 

The   Manifesto   of   the   343   and   The   Manifesto   of   the   331 

On   April   5,   1971,   343   women   signed   a   manifesto   stating   that   they   had   had   abortions   and 

published   it   in   the   magazine    Le   Nouvel   Observateur .   Written   by   Simone   de   Beauvoir,   it   included 

the   following   passage   as   well   as   an   outline   of   their   resistance   to   legal   reproductive   control: 

“One   million   women   in   France   have   abortions   every   year. 
Condemned to secrecy they do so in dangerous conditions, while under                     
medical   supervision   this   is   one   of   the   simplest   procedures. 
We   are   silencing   these   millions   of   women. 
I   declare   that   I   am   one   of   them.   I   declare   that   I   have   had   an   abortion. 
Just as we demand free access to contraception, we demand the freedom to                         
have   an   abortion”   ( L’Obs). 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Le   Nouvel   Observateur,   1971 
 
 
 
 

This   public   declaration   exposed   all   343   women   to   criminal   prosecution   and   caused   uproar.   That 

week,   French   satirical   magazine    Charlie   Hebdo    released   their   weekly   piece   with   the   cover   done 



Pincus   5 

by   Jean   Cabut:   “ Qui   a   engrossé   les   343   salopes   du   manifeste   sur   l'avortement?”   The   English 

translation   is:   "Who   got   the   343   sluts   [bitches]   from   the   abortion   manifesto   pregnant?" 

 
 
Cabut,   1971 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

This   gave   the   manifesto   the   nickname   “Manifesto   of   the   343   Bitches”   or   “Manifesto   of 

the   343   Sluts”,   which   became   a   phrase   of   endearment.   It   was   a   point   of   calling   out   the   men   in 

government   who   both   make   decisions   for   society   as   well   as   exist   as   the   sexual   counterparts   to 

women   who   have   said   pregnancies   and   abortions. 

In   response   to   this   action,   two   years   later   on   February   3,   1973,   331   doctors   signed   a 

manifesto   in   opposition   to   legal   reproductive   control: 

“We want freedom of abortion. It is entirely the woman's decision. We                       
reject any entity that forces her to defend herself, perpetuates an                     
atmosphere of guilt, and allows underground abortions to persist” ( L’Obs,                   
1973). 
 
 
 
 

 



Pincus   6 

 
 
 
 
 
Le   Nouvel   Observateur, 
1973 
 

 

 

 

This   manifesto   was   published   in    Le   Nouvel   Observateur    as   well.   Among   those   who   signed   the 

manifesto   were   members   of   the   Groupe   Information   Sant é    (in   English,   the   Health   Information 

Unit).   This   group   consisted   of   doctors,   philosophers   and   sociologists.   Foucault,   himself,   was   the 

only   named   contributor   of   their   outlined   terms.   This   group   self­identified   as: 

“The GIS has set itself the task of developing an intolerance for the health                           
system in France, both unblocking and correcting information regarding                 
health problems, and struggling against false propaganda that confuses an                   
increase in medicine consumption with an improvement in health                 
conditions”   (Groupe   Information   Santé   1974). 
 

The   group   aimed   to   bridge   the   gap   between   expert   knowledge   of   specific   areas   and   those   with 

less   expertise   but   who   are   affected   by   that   knowledge   (i.e.   bringing   the   gap   between   doctors   and 

patients).   They   also   claimed   that   the   ownership   of   medical   knowledge   reflects   a   struggle   of   class 

and   is   not   neutral   ( Groupe   Information   Santé   1974 ). 

 

 

 



Pincus   7 

Biopolitics   and   the   Criticism   of   The   Manifesto   of   the   331 

The   theory   of   biopolitics   originated   with   Michel   Foucault   in   the   mid­20th   Century.   It   can 

be   defined   as   the   following: 

“To say that power took possession of life in the nineteenth century, or to                           
say that power at least takes life under its care in the nineteenth century, is                             
to say that it has, thanks to the play of technologies of discipline on the                             
one hand and technologies of regulation on the other, succeeded in                     
covering the whole surface that lies between the organic and the                     
biological, between body and population. We are, then, in a power that has                         
taken control of both the body and life or that has, if you like, taken                             
control of life in general – with the body as one pole and the population as                               
the   other”   (Foucault   1978,   252). 

Biopolitics   is   the   power   and   structures   that   are   created   in   order   to   optimize   populations,   but   that 

additionally   and   often   instead   impose   external,   detrimental   and   un­human   controls   over   those 

populations.   Abortion   as   a   political   topic   is   inherently   biopolitical:   it   is   the   politicization   of   a 

biological   process.   As   Foucault   and   the   GIS   put   it,   the   men   in   the   medical   and   political   spheres 

had   come   to   play   too   big   of   a   role   in   France’s   abortion   structure,   where   the   women’s   bodies   were 

those   affected   but   not   those   in   control. 

The   question   arises   on   the   role   of   others   in   deciding   abortion.   In   response   to   the 

Manifesto   of   the   343   and   the   Manifesto   of   the   331,   Minister   of   Health   Jean   Foyer   said,   “it   is 

deplorable   that   a   political   operation   be   launched   on   such   a   serious   problem   during   an   election” 

(Pol   Echevin).   This   perspective   exemplified   the   disconnect   between   the   people   and   their 

representatives­   it   illustrated   the   additive   (in   contrast   to   deductive)   power   of   the   state   and   its 

dominating   force   over   those   it   was   supposed   to   be   representing.   A   democratic   election   is   useless 

if   it   does   not   address   the   concerns   of   those   being   governed. 



Pincus   8 

Pro­Life   Arguments 

France   is   a   notoriously   secular   nation.   In   its   Constitution,   it   states   that    “France   shall   be   an 

indivisible,   secular,   democratic   and   social   Republic”   (La   Constitution).   It   can   be   said   that: 

“While France formally enshrined  laïcité,  a rigid brand of secularism                   
premised on liberal notions of French nationalism, as its comprehensive                   
doctrine, the American First Amendment is distinguishable because it does                   
not operate as doctrine, but rather as a doctrinally neutral platform                     
ensuring its citizens the right freely to exercise any religion. Hence,                     
because secularism functions as France’s guiding comprehensive doctrine,               
to the exclusion of a panoply of other worldviews adhered to by its                         
citizens, an overlapping consensus of just governance cannot be had, while                     
the American model of neutrality accords with Rawls’ notion of justice as                       
fairness   in   a   pluralistic   society”   (Beydoun   191). 
 

Therefore,   the   arguments   opposing   abortion   have   been   limited   in   their   scope.   In   the   United 

States,   using   religion   as   the   grounds   for   abortion   has   been   tolerated   and,   at   many   times,   accepted 

into   the   formation   of   law.   In   France,   however,   this   logic   does   not   hold   up.   As   discussed 

previously,   the   primary   explanation   for   France’s   anti­abortion   policy   was   to   expand   the 

population   after   the   first   World   War.   Their   motivations   were   economically­based   and   therefore 

not   as   organized   or   effective   as   that   of   the   U.S’s   anti­abortion   advocacy   groups. 

Foyer,   by   stating   that   the   topic   of   abortion   should   not   be   discussed   during   an   election, 

shows   just   how   relevant   the   state   is   in   this   matter   one   way   or   another.   On   the   one   hand,   it   has 

been   postulated   that   the   state   implementing   a   cultural   acceptance   of   abortion   has   led   to   racial 

sterilization.   On   the   other   hand,   the   state’s   interference   in   a   woman’s   control   over   her   body   also 

speaks   to   a   coercive   and   inappropriate   role   of   the   state.   To   the   former   argument,   women   of   color 

in   the   U.S.   are   five   times   as   likely   to   have   an   abortion   as   white   women   (Dutton): 

“In the United States, women and girls who were welfare recipients […]                       
were sometimes coerced into using Depro­Provera or Norplant. Each of                   



Pincus   9 

these intrusions obviously focuses on a woman’s (or girl’s) reproduction,                   
or its nullification. In these cases, the ordinary privacy expected to                     
accompany sexual intimacy becomes a matter of government notice,                 
regulation, and control, which are attached to particular bodies. This loss                     
of privacy seems unique to women and specifically attached to their                     
reproductive   potential”   (Holloway   53). 
 

If   abortion   is   used   in   this   way,   it   is   extremely   harmful   to   the   democratic   society,   because   it   seeks 

to   depopulate   a   specific   group.   This   can   be   compared   to   Giorgio   Agamben’s   state   of   exception   of 

the   notion   of   refugees:   people   who   are   not   fostered   by   the   system.   Additionally,   it   takes   the   rights 

of   reproductivity   away   from   the   woman. 

If   state   intervention   is   used   to   withhold   abortion   rights   from   a   woman,   that   too   is   harmful 

to   a   democratic   society,   because   it   takes   away   a   woman’s   rights   to   her   own   bodily   functions.   In 

France,   abortion   was   not   allowed   but   was   only   prosecuted   in   10%   of   cases   that   involved   a 

woman   traveling   to   the   United   Kingdom   for   her   abortion   (Gr oupe   Information   Santé   1973).   In 

effect,   this   made   it   so   that   only   those   with   enough   financial   means   to   travel   could   have   abortions. 

Jean   Foyer   said,   “ The   vices   of   the   rich   should   not   become   the   vices   of   the   poor” 

(Rosenberg­Reiner).    French   politicians   had   the   leeway   to   make   this   argument   because,   unlike 

Americans,   they   were   not   arguing   on   moral   grounds,   but   on   the   grounds   of   population   expansion. 

The   French,   in   this   way,   were   more   honest   about   the   economic   motivations   for   their   political 

stance   against   abortion.   This   is   a   confusing   connection   to   Donald   Trump’s   statements   about   the 

overturn   of   the   Supreme   Court   decision   in    Roe   v.   Wade    and   women   being   allowed   to   get 

abortions   in   another   state   if   their   home   state   outlaws   abortion   (de   Vogue).   This   method   enables 

the   upper   class   and   disables   the   lower   class. 



Pincus   10 

A   citizen’s   control   over   their   own   body   is   a   threat   to   the   biopolitical   structure   of   a   nation. 

If   a   member   of   society   has   the   right   to   the   functioning   their   own   body,   they   become   an   owner   of 

an   entity   and   not   an   owned   entity   by   the   state.   Abortion   is   therefore   immoralized   and   the   veil   of 

religion   is   placed   over   the   issue   in   order   for   the   state   to   regain   its   control   over   the   population. 

Foucault   said: 

“Beneath that great absolute power, beneath the dramatic and somber                   
absolute power that was the power of sovereignty, and which consisted in                       
the power to take life, we now have the emergence, with this technology                         
of power over ‘the’ population as such, over men insofar as they are living                           
beings. It is continuous, scientific, and it is the power to make live.                         
Sovereignty took life and let live. And now we have the emergence of a                           
power that I would call the power of regularization, and it, in contrast,                         
consists   in   making   live   and   letting   die”   (Foucault   1976,   247). 
 

Motivations   for   the   U.S.   anti­abortion   campaign   are   put   into   question   when   dealing   with   the 

well­being   of   a   life   post­birth:   which   lives   are   fostered?   Which   lives   are   disallowed? 

Conservative   Americans   both   argue   to   foster   the   life   of   the   fetus   as   well   as   to   limit   aid   to   and 

neglect   humans   in   need   as   children   or   adults.    When   is   a   person   or   their   actions   the   object   of 

political   subjection?   Why   is   the   rights   of   the   fetus   central   to   the   anti­abortion   rhetoric   and   the 

rights   of   the   already­fostered   human   ignored?   These   arguments   are   contradictory   and   shed   light 

on   the   logical   fallacy   presented. 

Donna   Haraway   discusses   the   role   in   anti­abortion   rhetoric   of   the   fetus   as   a   secular 

sacrum.   “In   many   domains   in   contemporary   European   and   U.S.   cultures,   the   fetus   functions   as   a 

kind   of   metonym,   seed   crystal,   or   icon   for   configurations   of   person,   family,   nation,   origin, 

choice,   life,   and   future…   [T]he   fetus   functions   as   a   modern   ‘ sacrum, ”   (Haraway   175).   This 

concept   of   the   fetus   as   a   sacred   entity   has   been   applied   to   actual   religious   arguments   in 



Pincus   11 

opposition   to   abortion,   but   serves   as   the   previously   discussed   veil   over   the   motivation   of   the   state 

to   limit   citizens’   self­control   and   maintain   the   state’s   control   over   the   population.    Haraway 

further   states   that,    “Working   uncritically   from   the   viewpoint   of   the   ‘standard’   [white   and 

conservative]   groups   is   the   best   way   to   come   up   with   a   particularly   parochial   and   limited   analysis 

of   technoscientific   knowledge   or   policy,   which   then   masquerades   as   a   general   account   that   stands 

a   good   chance   or   reinforcing   unequal   privilege”   (Haraway   197).   This   warns   of   the   importance   of 

vigilance   in   the   face   of   conservative   arguments   that   maintain   state   control   over   the   individual. 

 

Conclusion 

Biopolitics   helps   illuminate   the   issues   inherent   within   the   abortion   debate   in   politics   on   a 

multi­national   level.   Social   dominance   theories   indicate   economic   motivations   as   the   cause   for 

immoralizing   abortion   under   the   guise   of   protectionism.   The   Manifestos   of   the   343   and   331 

represent   an   attempt   to   regain   cohesion   between   the   medical   and   the   biological;   the   political   and 

the   population.   Haraway’s   review   of   access   to   abortion   and   reproductive   health   by   women   with   a 

speculum   and   Foucault’s   criticism   of   a   secretive   separation   between   medicine   and   citizens   shows 

the   alienation   of   the   population   from   its   supposed   representatives.   A   technocracy   is   created   in 

which   only   certain   people   have   access   to   knowledge   and   power,   rendering   the   rest   of   the 

population   self­help­less.   Further   research   should   more   deeply   consider   specific   theories   of 

social   dominance   and   economics   in   relation   to   abortion   policies   and   perspectives   in   order   to 

more   fully   understand   the   dynamics   operating   in   this   biopolitical   system. 

   



Pincus   12 

References 
Agamben,   Giorgio.    Homo   Sacer .   Paris:   Seuil,   1997.   Print. 
"American   Civil   Liberties   Union."   American   Civil   Liberties   Union.   Web. 

< https://www.aclu.org/ >. 
Aristotle,   Jowett,   B.,   &   Davis,   H.   W.   C.   (1920).    Aristotle's   Politics .   Oxford:   At   the   Clarendon 

Press. 
Boswell,   John.   "Introduction."    The   Kindness   of   Strangers:   The   Abandonment   of   Children   in 

Western   Europe   from   Late   Antiquity   to   the   Renaissance .   New   York:   Pantheon,   1988. 
Print. 

Beydoun,   K.   (2008).   Laicite,   Liberalism,   and   the   Headscarf.    Journal   of   Islamic   Law   Culture 
10(2),   188­212 

“Branches   of   Government."   Branches   of   Government   |   USAGov.   Web. 
Breton,   Mathilde.   "Europe   Solidaire   Sans   Frontières."    Europe   Solidaire .   Essf,   1   Jan.   2015.   Web. 
Cabut,   Jean.   "Qui   a   Engrossé   Les   343   Salopes   Du   Manifeste   Sur   L'avortement?"    Charlie   Hebdo 

Apr.   1971:   Cover.   Print. 
Cahen,   F.   (2009).   Medicine,   statistics,   and   the   encounter   of   abortion   and   “depopulation”   in 

France   (1870–1920).    History   Of   The   Family ,    14 (1),   19­35. 
Cerwonka,   Allaine,   and   Anna   Loutfi.   "Biopolitics   and   the   Female   Reproductive   Body   as   the 

New   Subject   of   Law."   Feminists@law1.1   (2011):   Print. 
De   Vogue,   Ariane.   "Trump:   Same­sex   Marriage   Is   'settled,'   but   Roe   v   Wade   Can   Be   Changed." 

CNN.   Cable   News   Network,   15   Nov.   2016.   Web. 
Dutton,   Zoe.   "Abortion's   Racial   Gap."    The   Atlantic .   Atlantic   Media   Company,   22   Sept.   2014. 

Web. 
Elden,   Stuart.   "The   Biopolitics   of   Birth:   Michel   Foucault,   the   Groupe   Information   Santé   and   the 

Abortion   Rights   Struggle."    Viewpoint   Magazine .   University   of   Warwick,   2   Mar.   2016. 
Web. 

Epstein,   L.   (1992).   Supreme   Court   and   Legal   Change:   Abortion   and   the   Death   Penalty.   Chapel 
Hill,   University   of   North   Carolina   Press. 

Filipovic,   Jill.   "The   French   Abortion   Compromise."    Al   Jazeera   America .   AlJazeera,   5   Dec.   2013. 
Web. 

Foucault,    Dits   et   écrits   1954–1988 ,   edited   by   Daniel   Defert   and   François   Ewald,   Paris: 
Gallimard,   Four   Volumes,   1994,   Vol   II,   p.   381. 

Foucault,   Michel   and   the   Members   of   GIS,   “Médecine   et   luttes   des   classes”,    Vers   une 
antimédecine?   Le   médecine,   la   malade   et   la   société ,   special   issue   of    La   Nef,    No   49, 
1972,   pp.   67­73,   p.   68,   71. 

Foucault,   Michel,   and   David   Macey.    Society   Must   Be   Defended:   Lectures   at   the   ColleÌge   De 
France,   1975­76 .   New   York:   Picador,   2003.   Print. 

Foucault,   Michel.   "Right   of   Death   and   Power   over   Life."   The   History   of   Sexuality.   New   York: 
Pantheon,   1978.   135­59.   Print. 

https://www.aclu.org/


Pincus   13 

Groupe   Information   Santé,    La   médecine   désordonnée:   D’une   pratique   de   l’avortement   à   la   lutte 
pour   la   santé ,   Paris:   GIS,   1974,   pp.   7­9.  

Groupe   Information   Santé,    Oui,   nous   avortons!    Paris:   Édition   Gît­le­Cœur,   1973,   p.   4. 
"Guttmacher   Institute."    Guttmacher   Institute .   Web.   < https://www.guttmacher.org/ >. 
Haraway,   Donna   Jeanne.   ModestWitness@SecondâMillennium. 

FemaleManâMeetsâOncoMouse:   Feminism   and   Technoscience.   New   York:   Routledge, 
1997.   Print. 

"Historical   Attitudes   to   Abortion."    BBC .   BBC   Ethics   Guide,   n.d.   Web. 
Holloway,   Karla.   Selections   from    Private   Bodies,   Public   Texts:   Race,   Gender   and   a   Cultural 

Bioethics.   Durham:   Duke   University   Press,   2011. 
Joffe,   Carole.   "Abortion   as   Single­Issue   Politics."   Society   34.25   (1997):   25­29.   Print. 
King,   Leslie,   and   Ginna   Husting.   "ANTI­ABORTION   ACTIVISM   IN   THE   U.S.   AND 

FRANCE:   COMPARING   OPPORTUNITY   ENVIRONMENTS   OF   RESCUE 
TACTICS."    Mobilization:   An   International   Journal    8.3   (2003):   297­312.   Print. 

Lewis,   Jone   Johnson.   "A   Brief   History   of   the   Abortion   Controversy   in   the   United   States." 
About.com   Education .   About   Education,   30   Mar.   2016.   Web. 

L'Obs.   "Le   Droit   à   L'avortement   :   Un   Combat   De   "l'Obs"   Depuis   Toujours."    L'Obs .   Le   Nouvel 
Observateur,   17   Sept.   2014.   Web. 

Zancarini­Fournel,   Michelle.   “Histoire(s)   du   MLAC   (1973­1975)”,    Clio.   Histoire‚   femmes   et 
sociétés   [En   ligne],    18,   2003,   241­252. 

Perry,   Joshua.   "GUEST   COMMENTARY:   Abortion   Is   Perfect   Example   of   Biopolitics." 
Nwitimes.com.   N.p.,   29   June   2011.   Web. 

Pol   Echevin   and   Jean­V.   Manevy,   “Les   hors­la­loi   de   l’avortement”,    L’Express ,   12­18   février 
1973,   p.   42. 

Povoledo,   Elisabetta,   and   Liam   Stack.   "Pope   Francis   Extends   Priests’   Ability   to   Forgive 
Abortion."   The   New   York   Times.   The   New   York   Times,   21   Nov.   2016.   Web. 

Prajerová,   Andrea.   "From   Biopolitics   to   Ethnopolitics:   Abortion   in   (Un)democratic 
Czechoslovakia   (1920­1990)."   Diss.   U   of   Ottawa,   2016.   Print. 

"Roe   v.   Wade   Fast   Facts."   CNN.   Cable   News   Network,   24   Apr.   2016.   Web. 
Roe   v.   Wade.   United   States   Supreme   Court.   22   Jan.   1973.   Fed   World.   Web. 
Rosenberg­Reiner,   Sylvie.   "En   France,   Du   "crime   Contre   L’Etat"   à   La   Loi   Veil."    Le   Monde 

Diplomatique .   N.p.,   Oct.   2015.   Web. 
Sidanius,   Jim;   Pratto,   Felicia   (1999).    Social   Dominance:   An   Intergroup   Theory   of   Social 

Hierarchy   and   Oppression .   Cambridge   University   Press. 
Stetson,   D.   M.   (1986).   Abortion   Law   Reform   in   France.    Journal   Of   Comparative   Family   Studies , 

17 (3),   277­290. 
La   Constitution   Du   4   Octobre   1958 .   Const.,   Art.   1 
Tract   du   GIS   (15.5.72),   fonds   GIP/IMEC,   quoted   by   Philippe   Artières,   “1972:   The   Rise   of   the 

Specific   Intellectual.”    Plein   Droit ,   nos   53–54,   May   2002. 

https://www.guttmacher.org/

